
LA GLORIFICACIÓN DE MARÍA 
 
 
 

Pero se le dieron a la Mujer las dos alas de águila grande para volar al desierto, a 
su lugar, lejos del Dragón, donde tiene que ser alimentada un tiempo y tiempos y 
medio tiempo. (…) Entonces despechado contra la Mujer, se fue a hacer la guerra 
al resto de sus hijos, los que guardan los mandamientos de Dios y mantienen el 
testimonio de Jesús (Ap 12,14.17). 
 

 

 
 

La Asunción de Bartolomé Esteban Murillo 

 
El dogma de la Asunción de María fue proclamado solemnemente por 
el papa Pío XII en la Constitución Apostólica Munificentissimus Deus, 
el 1 de noviembre de 1950. En la definición dogmática leemos lo 
siguiente: 
 
« (…) proclamamos, declaramos y definimos ser dogma divinamente 
revelado: Que la Inmaculada Madre de Dios, siempre Virgen María, 
cumplido el curso de su vida terrestre, fue asunta en cuerpo y alma a 
la gloria celestial» . 

                                                           

 HEINRICH DENZINGER, PETER HÜNERMANN, El Magisterio de la Iglesia. 

Enchiridion symbolorum definitionum et declarationum de rebus fidei et 
morum, n. 2333 



2 

 

Se afirma por tanto que es dogma de fe la Asunción de la Virgen a la 
gloria celeste, es decir, glorificada, no solamente transferida de un 
lugar a otro, y en alma y cuerpo. Sin embargo, no se menciona nada 
de si conoció la muerte o no, ni tampoco de que se trate de un 
privilegio exclusivo de María . Es claro que es una gracia personal 

concedida a la Madre de Dios, pero no se afirma que sea la única 
persona que haya sido asunta en cuerpo y alma. 
 
Es importante remarcar como el papa no identifica este hecho con la 
resurrección de Jesús. Ésta es un hecho histórico transmitido por la 
tradición, mientras que del dogma de la Asunción no encontramos 
fuentes en la tradición hasta el siglo VI . La resurrección es un hecho 

que debe ser comunicado y testificado, lo que no podemos hacer con 
la Asunción, y por eso podemos decir que el origen de este artículo de 
fe no se basa en un testimonio de valencia histórica, sino que es su 
sustento es más bien de naturaleza teológica. Comentemos ahora 
algunas de sus bases. 
 

                                                           

 Cfr. ANTONIO DUCAY, La prediletta di Dio. Sintesi di mariologia., p.169 y 

ss. 

 Ratzinger aquí menciona a un estudio de B.Altaner: Zur Frage der 

Definibilität der Assumptio B.M.V., en Theol.Revue 44 (1948) 129-140. Sin 
embargo encontramos algunas fuentes indirectas: los textos apócrifos del 
Transitus Mariae, la celebración litúrgica de la Dormición de Maria, la 
tradición de su sepulcro en el Getsemaní, homilías de Padres a partir del 
siglo V, etc. 

Johann Heinrich 

Tischbein, Resurrection  

José Ibarra, Virgen del 

Apocalipsis 

Siguiente página: 

Guido Reni, Assunzione 

 



3 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Assunzione de Guido Reni 

 
 
 



4 

 

Una base bíblica reveladora en este sentido es la relación que hace 
Lucas entre María y el Arca de la Alianza . En la historia del Pueblo 

de Dios, Arca y Torah (Palabra) son inseparables, y al igual que la 
Palabra de Dios, el Arca estaba destinada a durar para siempre: 
estaba confeccionada con materiales nobles como el oro, que 
expresaban la idea de incorruptibilidad y permanencia, y 
precisamente porque guardaba lo más santo para el Pueblo. Pese a la 
presunta pérdida del Arca con la destrucción de Templo de Jerusalén 
(587 a.C.), existía la opinión entre los exegetas judíos de que el Arca 
reaparecería al final de la historia, cuando fuera reedificada Jerusalén 
para siempre . «Un eco de tal tradición parece conservarse en el 

Apocalipsis, cuando escribe: “En ese momento se abrió el Templo de 
Dios que está en el cielo y quedó a la vista el Arca de la Alianza… 
(Ap 11,19)» .  

 

 
 

Traslado del Arca de la Alianza (1695), de Lucca Giordano 
 
 

                                                           

 En concreto, la escena de la Visitación a su prima Isabel parece estar 

concebida en relación a la escena del traslado del Arca a la ciudad de 
Jerusalén (2Sam 6). Ambos viajes se desarrollan en la región de Judá, y son 
objeto de alegría a su llegada. Las preguntas de 2Sam 6,9: « (…) ¿Como voy 
a llevar a mi casa el arca de Yahveh» y Lc 1,43: «¿de dónde a mí que la 
madre de mi Señor venga a mí?» tienen cierto paralelismo. El arca 
permanecerá tres meses en la casa de Obed-Edom, mientras que María 
estará el mismo tiempo en casa de Isabel. 

 Cfr. ANTONIO DUCAY, La prediletta di Dio. Sintesi di mariologia., 24 

 Ibidem, 186 

Posible reconstrucción del 

Arca de la Alianza  

Siguiente página: 

Giulio Romano, La 

Visitación (1517), Museo 

del Prado 

 



5 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
La Visitación (1517) de Giulio Romano 

 



6 

 

Esta interpretación tipológica del Arca viene reforzada con la visión 
neotestamentaria de María como nueva Eva. Por un lado, la figura de 
Eva manifiesta la intrínseca unidad existente entre hombre y mujer, 
porque no es bueno para Adán su ausencia (Gn 2,18) y a la vez en Gn 
1,27 se describe al hombre como imagen de Dios en el ser hombre y 
mujer, en el ser uno para el otro. Además «la mujer puede ser 
tentación para el hombre, pero al mismo tiempo es ella la madre de 
toda vida y por esto recibe su nombre; me parece importante que esto 
se exprese en Gn 3,20, después del pecado original, después de las 
palabras de condena de Dios, y que se manifiesten así la inalterada 
dignidad y grandeza de la mujer» . Eva es la madre de todos los 

vivientes, tiene la llave de la vida, que proviene del Dios viviente, 
verdadera fuente de ésta. 
 

 
 

Adamo ed Eva nel Paradiso Terrestre (Musei Vaticani) de Johan Wenzel 
Peter (1745-1829). 

 

                                                           

 JOSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 18 

Durero, Eva (detalle)  



Sin embargo, Ratzinger llevará esta reflexión sobre el dogma de la 
Asunción más allá de la tipología: yendo a las fuentes y la historia de 
la formación del dogma, se descubre que la fuerza motriz decisiva de 
esta afirmación reside en el culto, que la declaración es un acto de 
culto a María: « (…) se trata de un acto de culto de María, acto que en 
la forma del dogma quiere ser por así decirlo la más alta y más 
estable glorificación de la Madre, quiere ser liturgia de la fe. La 
afirmación de contenido, (…) está completamente ordenada al culto, 
y viceversa, el culto se sirve de este contenido y encuentra aquí su 
razón más fuerte: el culto se refiere a aquella que vive, a aquella que 
está en casa, que ha realmente llegado más allá de la muerte, a la 
meta. Podemos también decir: la fórmula de la Asunción hace 
explícito aquello que es el presupuesto interno del culto. Porque todo 
culto que se hace bajo el predicado sanctus presupone la vida con el 
Señor; éste tiene sentido solamente cuando el que es venerado vive y 
ha llegado a la meta. Se podría decir por eso que el dogma de la 
Asunción es simplemente el grado supremo de la canonización en la 
cual el título “santo” es atribuido en el sentido más estricto, 
queriendo significar esto: enteramente y totalmente en el 
cumplimiento escatológico» . 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Presentazione della Madonna de Barocci 

                                                           

 Ibidem, 71 

Barocci, Madonna del 

popolo (detalle de Jesús 

bendiciendo a María)  



¿Pero por qué en la forma suprema escatológica de cuerpo y alma? 
En otros posts hemos visto que la Sagrada Escritura presenta la vida 
y la misión de María estrechamente unida a la de Jesús, y pone las 
bases para una perfecta asociación de María al triunfo de Cristo. 
Estando por tanto siempre ligada a Cristo, la receptora de la Palabra 
encarnada está destinada a permanecer eternamente, pues igual que 
Cristo no podía ser destruído por la muerte, lo mismo diríamos de 
María. 
 
Sabiendo que Jesucristo mismo ha muerto en la cruz, ha sido 
sepultado y resucitado al tercer día, es lógico que María siga ese 
mismo destino de su Hijo, que participe por tanto también de la 
muerte (entendida no como corrupción). Pero al mismo tiempo, 
Cristo inauguró con su muerte una nueva vida, a la que está llamada 
toda la Iglesia. María, Madre de todos los creyentes, es además la 
llena de gracia, y por eso vemos aquí la clara conexión existente 
entre la Inmaculada y la Asunción: «allá donde está la totalidad de la 
gracia, está la totalidad de la salvación» . 

 
Con esta reflexión podemos ver cómo aquella preservada del pecado 
evita también sus consecuencias: sabemos que la muerte significa no 
sólo una ruptura física o material, sino el triunfo de la 
irrelacionalidad total, que es precisamente la consecuencia interna y 
más lógica del pecado . Si el hombre no hubiera pecado, el fin de su 

vida terrena sería diferente, no haría falta quizás una resurrección de 
los muertos, porque se habría pasado a la inmortalidad justo después, 
en un tránsito sin ruptura, que es precisamente en lo que consiste la 
Asunción. 
 
 
 
 

                                                           

 JOSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 

p.75. 

 Cfr. PAUL O’CALLAGHAN, Cristo, speranza per l’umanità. Escatologia 

cristiana., Roma 2010, p.341 y ss. 

Il Sassoferrato, Immacolata  

Giovanni di Niccolò de 

Luteri, La Asunción de la 

Virgen con San Miguel 
Arcángel que vence al diablo 



María es en este sentido la mujer del futuro, porque cumple ya ahora 
lo que alcanzaremos en fin de los tiempos: cuerpo y alma gloriosos, 
inmunes al poder del pecado. «Si la verdad de la asunción física de 
María al Cielo nos ha sido solemnemente anunciada como verdad de 
fe revelada, esto ha sucedido necesariamente porque la Iglesia 
anuncia así también su propio y último misterio: con la Asunción de 
la virgen María se entiende lo que sucederá a toda la Iglesia, que ya le 
ha sucedido en Jesucristo transfigurado. Lo que le sucedió al cuerpo 
humano de la Señora que nos dio al Dios hecho hombre, no es una 
excepción, sino más bien un cumplimiento anticipado del retorno a la 
transfiguración paradisíaca de la carne no sólo prometido sino ya 
ahora dado (aunque todavía esté oculto en la gracia sacramental)» . 

 
Por tanto la promesa hecha a todos los creyentes de la vida eterna 
cobra forma en María, ejemplo vivo para toda la Iglesia. Podemos 
decir que en ella se ha cumplido ya aquello que para todos los 
salvados se cumplirá al final de los tiempos: que «Dios devolverá la 
vida incorruptible a nuestro cuerpo transformado, reuniéndolo con 
nuestra alma. Así como Cristo ha resucitado y vive para siempre, 
todos nosotros resucitaremos en el último día» . 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
The Coronation of the Blessed Virgin de Rubens 

                                                           

 HUGO RAHNER, Maria e la Chiesa, 95 

 Catecismo de la Iglesia Católica, Asociación de Editores del Catecismo de la 

Iglesia Católica, Madrid 1992, punto 1016. 

Siguiente página: 

Guido Reni, Assunzione 

della Madonna 

Velázquez, La coronación de 

la Virgen  



 
 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Assunzione della Madonna (1580) de Guido Reni 

 


