LA VOCACION DE MARIA

iEl cetro de tu poder lo extendera Yahveh desde Sion:
idomina en medio de tus enemigos!

Para ti el principado el dia de tu nacimiento,

en esplendor sagrado desde el seno,

desde la aurora de tu juventud. (Ps 110,2-3)




El dogma llamado Theotokos, que afirma la Maternidad
divina de Maria, fue confirmado por la Iglesia en el concilio
de Efeso (431), siendo por tanto el primer dogma mariano
de la historia. Los Padres conciliares se adhirieron a la
posicion (escrita) tomada por Cirilo de Alejandria frente a
Nestorio, por lo que no supuso una declaracion ex novo'.
Es sin embargo en Calcedonia (451) cuando se hace esta
declaracion respecto a Jesucristo:

« (...) engendrado del Padre antes de los siglos segtin la divinidad,
y en los Gltimos dias, por nosotros y por nuestra salvacion, engendrado

de Maria Virgen, la madre de Dios, segiin la humanidad»Z.

El reconocimiento explicito de Maria como Madre de
Dios en Efeso vino motivado por los problemas
cristologicos surgidos a raiz de la doctrina nestoriana, lo que nos da una razén mas
para entender la unidad existente entre la cristologia y la mariologia. Al afirmar la
maternidad divina de la Virgen se presuponen tres nociones claves: la
consustancialidad existente entre el Padre y el Hijo, la maternidad humana de
Maria derivada de una asuncién verdadera de la carne por parte de Jesucristo y por
ultimo la unidad existente entre la naturaleza divina y humana en la persona de
Cristo. Ademas, el dogma Theotokos resulta ser la base y el punto radical de
entendimiento de la figura de Maria, porque Dios la ha preparado desde toda la
eternidad para este cometido: su vocacion consiste en ser la Madre del
Salvador. Y no s6lo ha dado la carne fisica de Cristo, también la cultura humana, el
mundo interior de Jesus: Dios ha querido que el Hijo crezca en humanidad bajo el
manto de Maria.

I ANTONIO DUCAY, La prediletta di Dio. Sintesi di mariologia., 103

? HEINRICH DENZINGER, PETER HUNERMANN, El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion symbolorum definitionum et

declarationum de rebus fidei et morum, n.301



Fundamentos biblicos

El texto mariano en un sentido estricto méas antiguo lo
podemos encontrar en Gal 4,4-5° San Pablo inserta a Maria
con el nombre de mujer afirmando que, mediante la
Encarnacion, la segunda persona de la Santisima Trinidad
redime a la humanidad, sintetizando asi la historia de la
salvacion, en esquema claramente Trinitario.
Implicitamente, este texto nos senala a Jn 1,13-14, donde
también se nos revela esta esencia divina:

«la cual [la Palabra] no naci6 de sangre, ni de deseo de hombre, sino
que nacié de Dios. Y la Palabra se hizo carne, y puso su Morada entre
nosotros, y hemos contemplado su gloria, gloria que recibe del Padre como
Hijo tnico, lleno de gracia y de verdad».

El evangelista, al igual que Pablo, al hablar del Verbo le es inevitable mencionar
coémo se ha hecho hombre: mediante una intervencién, un don especial de Dios.

Conviene ahora retomar nuestra consideracion del Antiguo Testamento a partir
del Nuevo. A este respecto, las figuras biblicas de Sara, Raquel y Ana, las grandes
madres de Israel, nos ayudan a apreciar mejor la singularidad de la pedagogia
divina. En una cultura donde la fertilidad implicaba bendiciéon y la esterilidad
maldicion, Yahveh dara la vuelta a esta vision eligiendo a la estéril, haciendo llegar a
través de ella la promesa de la salvacion.

3 Gal 4,4-5: Pero al llegar la plenitud de los tiempos, envié Dios a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la Ley, para
redimir a los que estaban bajo la Ley, a fin de que recibiésemos la adopcion de hijos.



La descendencia de Abraham, como bien revelara san
Pablo (cfr. Rm 4; Gal 3) sera engendrada en la fe, en el
Espiritu. También la profecia de Isaias (Is 7,14) se inserta
en esta dinamica del signo-promesa:

«Pues bien, el Sefior mismo va a daros una sefial: He aqui que una
doncella esta encinta y va a dar a luz un hijo, y le pondra por nombre
Emmanuel.»

Ratzinger, refiriéndose a la genealogia de Jests en
Mateo y Lucas, comenta: «En ambos arboles genealogicos
lo que importa es la relacion histérica y humana de Jests.
Sin embargo los dos estan convencidos de que Jests puede
ser el fruto conclusivo de la historia solamente porque en €l
ha entrado en el arbol que se deseca de esta historia una
fuerza nueva, porque él no viene sélo de abajo. El es fruto
de este arbol, cierto, pero el arbol puede traer fruto
solamente porque éste es fecundado desde el exterior»“. El

nacimiento de Cristo implica un nacimiento nuevo en la
historia, un inicio nuevo: Dios mediante la impotente Israel,
ante la humanidad desesperada, les ha concedido un don de

lo alto a través de Maria, la estéril-bendecida que pasa a ser «signo de la gracia, el
signo de lo que es verdaderamente fecundo y que salva: la disponible apertura que
se entrega a la voluntad de Dios»°.

4 JoSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 40

5 Ibidem, 47



Siguiendo a san Lucas, vemos el paralelismo existente
entre Juan el Bautista y Jesucristo, entre Isabel y Maria. A
diferencia de todos sus predecesores, Cristo-hombre no es solo
elegido recibiendo el Espiritu, sino que existe gracias a El. El
Hijo de Dios en cuanto hombre es santo no so6lo como
Jeremias, llamado desde el seno materno (Cfr. Jr 1,4-5) o
como Juan Bautista (Cfr. Lc 1,15) que posee también desde
entonces el Pneuma: el mismo Espiritu generara al Hijo en su
humanidad.

Por eso tendra todo su sentido la relaciéon tnica existente
entre Padre e Hijo en su caminar terreno: es una paternidad
total, que implica la virginidad de Maria, porque soélo asi el

Verbo puede ser realmente Hijo. La Virgen es verdadera

Madre de Dios no sblo corporalmente, como deciamos antes,

sino que engendrar al Hijo comporta una renuncia a si misma, «(...) se comprende
ahora porqué la esterilidad sea condiciéon de la fecundidad - el misterio de las
madres del Antiguo Testamento aparece transparente en Maria. Este obtiene su
sentido en la virginidad cristiana, que comienza en Maria»°.

© Ibidem, 50



El alcance de su Maternidad divina

Incluso, en un sentido mas amplio, esta virginidad
de la que habldbamos es precisamente la vida de
renuncia a la que se llama a cualquier cristiano, que nace
por el Espiritu a la nueva vida. En esta linea, nos parece
fundamental mencionar un aspecto clave reflejado por
Juan en su evangelio. La presencia de Maria en las
escenas de Cand y el Calvario no podia ser maés
reveladora.

En las bodas de Canid (Jn 2) Jesas realizara su
primer milagro y el inicio de su vida publica, siendo
signo de la salvaciéon que vendra cuando llegue su hora.
Maria juega un papel fundamental al ser la que pide a
Jesus el milagro, lo cual es fruto de que los discipulos
comiencen a creer: «Asi, en Cana de Galilea, dio Jests
comienzo a sus sefiales. Y manifesto su gloria, y creyeron

en él sus discipulos (Jn 2,11)». Al pie de la cruz, cuando ya ha

llegado la hora de Jesus, éste entrega al discipulo amado a su
propia madre, justo en el momento en que esta realizando la redencién, aquello
prefigurado en Can4, «en la hora de la cruz del Sefior en la cual la sangre donada
por Maria viene derramada para la salvaciéon de todos los hombres, (...) En esta hora
Jesus indica entonces solemnemente a Maria como la gran “mujer” de la historia del
mundo, la madre de todos los creyentes (...)»".

7 HUGO RAHNER, Maria e la Chiesa, 50



Sassoferrato, The Virgin and Child Embracing

Como vemos, la maternidad divina se
concreta también en Maria como madre de los
creyentes, no sblo porque gracias a su si Cristo
realiza la obra de la salvacién, sino porque el
mismo Jesucristo nos la ha dado como Madre.
Comentando el ultimo punto de la enciclica
Redemptor hominis de Juan Pablo II, Ocariz
afirma que Maria es la «Madre de la Iglesia;
como la Madre de Dios que Dios mismo ha
entregado como Madre a los hombres; como
Aquella que como ninguna otra criatura ha
sido introducida por Dios en el misterio de la
Redencidn y, en consecuencia, como Aquella
que mejor sabe introducir a los hombres en la
dimensidn divina y humana de ese misterio»®.

Este hecho se refuerza gracias a la
doctrina del cuerpo mistico, del que habla san
Pablo (Cfr. Col 1,18; Rm 12,5): la Iglesia forma

parte de este cuerpo de Cristo, del que El es cabeza. Maria no s6lo es madre de la
Iglesia en un sentido de procedencia, sino que ejerce la maternidad activamente:
«Pero también en esto Maria es en el sentido mas profundo y elevado figura de la
Iglesia, pues segun la doctrina de los santos Padres de la Iglesia, también la virgen
Iglesia es una verdadera madre no solo en el sentido de que nosotros, los muchos,
seamos por ella procreados en la vida eterna, sino, mas profundamente todavia, en
cuanto ésta se hace “procreadora de Dios” dando continuamente la vida al cuerpo

mistico de Cristo»°.

Fra Angelico, La Anunciacion

8 FERNANDO OCARIZ, Naturaleza, gracia y gloria, Eunsa, Pamplona 1999, p.133

9 HUGO RAHNER, Maria e la Chiesa, 37



¢Un problema teolégico hoy en dia?

En este punto, puede ser de interés considerar el rechazo actual que genera la
maternidad divina de Maria, y mas concretamente su caracter virginal. Las
objecciones referentes a la separacion del dogma del hecho histérico (cuatro siglos)
y a la correspondencia existente con algunos aspectos de otras religiones son
razones mas bien débiles: acaban por reforzar la originalidad y autenticidad del
contenido espiritual del dogma. Ratzinger dira que son meras excusas que esconden
la verdadera raz6n por la que la recepcion del dogma es problematico: una vision del
mundo, donde -al interno de una filosofia de la emancipacion- se intenta ver lo
material y corporal s6lo desde el punto de vista biol6gico, cayendo en dualismo
antropologico hostil a la creacion. Como consecuencia de esto se pierde la unidad
del hombre, lo biolégico y lo espiritual se separan y aparecen opuestos, y que
ademas toca también la imagen de Dios y la relacién del hombre con El: el campo de
accion de Dios se limitaria a una esfera meramente espiritual, viendo como
imposible que Dios pueda actuar en la historia terrena’.

Veronese, Dio Padre

10 Cfr. JOSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 57



Vemos como la espiritualidad mariana deriva y es a la vez piedra de toque de
una vision correcta del creado y del Creador, y que los problemas en la formacion
del dogma llevan a solucionar puntos de vista erroneos sobre el campo espiritual y
antropolégico.

«Se trata del problema de Dios: ¢ Dios es, no se sabe donde, una profundidad del
ser que descoloca todo, no se sabe bien como, o es él el agente que tiene el poder,
que conoce y ama su creacion, le es presente, obra en ella, siempre, también hoy? Se
trata de la alternativa: (Dios actiia o no actta? ;Puede él actuar verdaderamente? Si
no puede, (es verdaderamente “Dios” ? (Pero qué significa, propiamente, “Dios
” ? La fe del Dios que ha permanecido realmente el creador de la nueva creacion -
Creator Spiritus- es parte central del mensaje del Nuevo Testamento, es la
verdadera fuerza que mueve. El mensaje del nacimiento gracias a la virgen Maria
quiere testimoniar precisamente estos dos hechos: Dios actia realmente, realiter, no
solo interpretative, y: la tierra da su fruto precisamente porque él acttia. En el fondo,
el natus ex Maria virgine es una proposicion rigurosamente teo-logica: éste
testimonia el Dios que no ha liquidado la creaciéon. Aqui se fundamentan la
esperanza, la libertad, la tranquilidad y la responsabilidad del cristiano»''.

! Ibidem, 58



