
LA VOCACIÓN DE MARÍA 
 

¡El cetro de tu poder lo extenderá Yahveh desde Sión:  
¡domina en medio de tus enemigos!  
Para ti el principado el día de tu nacimiento,  
en esplendor sagrado desde el seno,  
desde la aurora de tu juventud. (Ps 110,2-3) 

 

 
 

L’Annunciazione de Guido Reni 

 



El dogma llamado Theotokos, que afirma la Maternidad 
divina de María, fue confirmado por la Iglesia en el concilio 
de Éfeso (431), siendo por tanto el primer dogma mariano 
de la historia. Los Padres conciliares se adhirieron a la 
posición (escrita) tomada por Cirilo de Alejandría frente a 
Nestorio, por lo que no supuso una declaración ex novo . 

Es sin embargo en Calcedonia (451) cuando se hace esta 
declaración respecto a Jesucristo: 

 
« (…) engendrado del Padre antes de los siglos según la divinidad, 

y en los últimos días, por nosotros y por nuestra salvación, engendrado 

de María Virgen, la madre de Dios, según la humanidad» . 

 
 El reconocimiento explícito de María como Madre de 

Dios en Éfeso vino motivado por los problemas 
cristológicos surgidos a raíz de la doctrina nestoriana, lo que nos da una razón más 
para entender la unidad existente entre la cristología y la mariología.  Al afirmar la 
maternidad divina de la Virgen se presuponen tres nociones claves: la 
consustancialidad existente entre el Padre y el Hijo, la maternidad humana de 
María derivada de una asunción verdadera de la carne por parte de Jesucristo y por 
último la unidad existente entre la naturaleza divina y humana en la persona de 
Cristo. Además, el dogma Theotokos resulta ser la base y el punto radical de 
entendimiento de la figura de María, porque Dios la ha preparado desde toda la 
eternidad para este cometido: su vocación consiste en ser la Madre del 
Salvador. Y no sólo ha dado la carne física de Cristo, también la cultura humana, el 
mundo interior de Jesús: Dios ha querido que el Hijo crezca en humanidad bajo el 
manto de María. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      

 ANTONIO DUCAY, La prediletta di Dio. Sintesi di mariologia., 103 

  HEINRICH DENZINGER, PETER HÜNERMANN, El Magisterio de la Iglesia. Enchiridion symbolorum definitionum et 

declarationum de rebus fidei et morum, n.301 

Federico Barocci, María y el niño  

Guido Reni, Maria e il Bambin Gesù  



Fundamentos bíblicos 
 
El texto mariano en un sentido estricto más antiguo lo 

podemos encontrar en Gal 4,4-5 . San Pablo inserta a María 

con el nombre de mujer afirmando que, mediante la 
Encarnación, la segunda persona de la Santísima Trinidad 
redime a la humanidad, sintetizando así la historia de la 
salvación, en esquema claramente Trinitario. 
Implícitamente, este texto nos señala a Jn 1,13-14, donde 
también se nos revela esta esencia divina:  

 
«la cual [la Palabra] no nació de sangre, ni de deseo de hombre, sino 

que nació de Dios. Y la Palabra se hizo carne, y puso su Morada entre 
nosotros, y hemos contemplado su gloria, gloria que recibe del Padre como 
Hijo único, lleno de gracia y de verdad».  

 
El evangelista, al igual que Pablo, al hablar del Verbo le es inevitable mencionar 

cómo se ha hecho hombre: mediante una intervención, un don especial de Dios. 
 
Conviene ahora retomar nuestra consideración del Antiguo Testamento a partir 

del Nuevo. A este respecto, las figuras bíblicas de Sara, Raquel y Ana, las grandes 
madres de Israel, nos ayudan a apreciar mejor la singularidad de la pedagogía 
divina. En una cultura donde la fertilidad implicaba bendición y la esterilidad 
maldición, Yahveh dará la vuelta a esta visión eligiendo a la estéril, haciendo llegar a 
través de ella la promesa de la salvación.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      

 Gal 4,4-5: Pero al llegar la plenitud de los tiempos, envió Dios a su Hijo, nacido de mujer, nacido bajo la Ley, para 

redimir a los que estaban bajo la Ley, a fin de que recibiésemos la adopción de hijos. 

Guido Reni, 

L’Annunciazione (Ascoli 

Piceno, detalle)  

Abraham y los tres ángeles de Bartolomé Esteban Murillo  



La descendencia de Abraham, como bien revelará san 
Pablo (cfr. Rm 4; Gal 3) será engendrada en la fe, en el 
Espíritu. También la profecía de Isaías (Is 7,14) se inserta 
en esta dinámica del signo-promesa:  

 
«Pues bien, el Señor mismo va a daros una señal: He aquí que una 

doncella está encinta y va a dar a luz un hijo, y le pondrá por nombre 
Emmanuel.» 

 

Ratzinger, refiriéndose a la genealogía de Jesús en 
Mateo y Lucas, comenta: «En ambos árboles genealógicos 
lo que importa es la relación histórica y humana de Jesús. 
Sin embargo los dos están convencidos de que Jesús puede 
ser el fruto conclusivo de la historia solamente porque en él 
ha entrado en el árbol que se deseca de esta historia una 
fuerza nueva, porque él no viene sólo de abajo. Él es fruto 
de este árbol, cierto, pero el árbol puede traer fruto 
solamente porque éste es fecundado desde el exterior» . El 

nacimiento de Cristo implica un nacimiento nuevo en la 
historia, un inicio nuevo: Dios mediante la impotente Israel, 
ante la humanidad desesperada, les ha concedido un don de 

lo alto a través de María, la estéril-bendecida que pasa a ser «signo de la gracia, el 
signo de lo que es verdaderamente fecundo y que salva: la disponible apertura que 
se entrega a la voluntad de Dios» . 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                      

 JOSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 40 

 Ibidem, 47 

Juan de Correa de Vivar, 

La Anunciación (detalle)  

Holbein, Alegoría del Viejo y Nuevo Testamento 



 

Siguiendo a san Lucas, vemos el paralelismo existente 
entre Juan el Bautista y Jesucristo, entre Isabel y María. A 
diferencia de todos sus predecesores, Cristo-hombre no es sólo 
elegido recibiendo el Espíritu, sino que existe gracias a Él. El 
Hijo de Dios en cuanto hombre es santo no sólo como 
Jeremías, llamado desde el seno materno (Cfr. Jr 1,4-5) o 
como Juan Bautista (Cfr. Lc 1,15) que posee también desde 
entonces el Pneuma: el mismo Espíritu generará al Hijo en su 
humanidad.  

 
Por eso tendrá todo su sentido la relación única existente 

entre Padre e Hijo en su caminar terreno: es una paternidad 
total, que implica la virginidad de María, porque sólo así el 

Verbo puede ser realmente Hijo. La Virgen es verdadera 
Madre de Dios no sólo corporalmente, como decíamos antes, 
sino que engendrar al Hijo comporta una renuncia a sí misma, «(…) se comprende 

ahora porqué la esterilidad sea condición de la fecundidad– el misterio de las 
madres del Antiguo Testamento aparece transparente en María. Éste obtiene su 
sentido en la virginidad cristiana, que comienza en María» .  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

                                                      

 Ibidem, 50 

Bouguereau, The Virgin of the Lilies 

Sassoferrato, The Mystic Marriage Of Saint Catherine 



El alcance de su Maternidad divina 
 
Incluso, en un sentido más amplio, esta virginidad 

de la que hablábamos es precisamente la vida de 
renuncia a la que se llama a cualquier cristiano, que nace 
por el Espíritu a la nueva vida. En esta línea, nos parece 
fundamental mencionar un aspecto clave reflejado por 
Juan en su evangelio. La presencia de María en las 
escenas de Caná y el Calvario no podía ser más 
reveladora.  

 
En las bodas de Caná (Jn 2) Jesús realizará su 

primer milagro y el inicio de su vida pública, siendo 
signo de la salvación que vendrá cuando llegue su hora. 
María juega un papel fundamental al ser la que pide a 
Jesús el milagro, lo cual es fruto de que los discípulos 
comiencen a creer: «Así, en Caná de Galilea, dio Jesús 
comienzo a sus señales. Y manifestó su gloria, y creyeron 

en él sus discípulos (Jn 2,11)». Al pie de la cruz, cuando ya ha 
llegado la hora de Jesús, éste entrega al discípulo amado a su 

propia madre, justo en el momento en que está realizando la redención, aquello 
prefigurado en Caná, «en la hora de la cruz del Señor en la cual la sangre donada 
por María viene derramada para la salvación de todos los hombres, (…) En esta hora 
Jesús indica entonces solemnemente a María como la gran “mujer” de la historia del 
mundo, la madre de todos los creyentes (…)» . 

 

 

                                                      

 HUGO RAHNER, Maria e la Chiesa, 50 

Rupnik, Redemtoris Mater 

Veronese, Le nozze di Cana 



 
Como vemos, la maternidad divina se 

concreta también en María como madre de los 
creyentes, no sólo porque gracias a su sí Cristo 
realiza la obra de la salvación, sino porque el 
mismo Jesucristo nos la ha dado como Madre. 
Comentando el último punto de la encíclica 
Redemptor hominis de Juan Pablo II, Ocáriz 
afirma que María es la «Madre de la Iglesia; 
como la Madre de Dios que Dios mismo ha 
entregado como Madre a los hombres; como 
Aquella que como ninguna otra criatura ha 
sido introducida por Dios en el misterio de la 
Redención y, en consecuencia, como Aquella 
que mejor sabe introducir a los hombres en la 
dimensión divina y humana de ese misterio» . 

 
Este hecho se refuerza gracias a la 

doctrina del cuerpo místico, del que habla san 
Pablo (Cfr. Col 1,18; Rm 12,5): la Iglesia forma 

parte de este cuerpo de Cristo, del que Él es cabeza. María no sólo es madre de la 
Iglesia en un sentido de procedencia, sino que ejerce la maternidad activamente: 
«Pero también en esto María es en el sentido más profundo y elevado figura de la 
Iglesia, pues según la doctrina de los santos Padres de la Iglesia, también la virgen 
Iglesia es una verdadera madre no solo en el sentido de que nosotros, los muchos, 
seamos por ella procreados en la vida eterna, sino, más profundamente todavía, en 

cuanto ésta se hace “procreadora de Dios” dando continuamente la vida al cuerpo 
místico de Cristo» . 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
                                                      

 FERNANDO OCÁRIZ, Naturaleza, gracia y gloria, Eunsa, Pamplona 1999, p.133 

 HUGO RAHNER, Maria e la Chiesa, 37 

Sassoferrato, The Virgin and Child Embracing 

Fra Angelico, La Anunciación 



¿Un problema teológico hoy en día? 
 
En este punto, puede ser de interés considerar el rechazo actual que genera la 

maternidad divina de María, y más concretamente su carácter virginal. Las 
objecciones referentes a la separación del dogma del hecho histórico (cuatro siglos) 
y a la correspondencia existente con algunos aspectos de otras religiones son 
razones más bien débiles: acaban por reforzar la originalidad y autenticidad del 
contenido espiritual del dogma. Ratzinger dirá que son meras excusas que esconden 
la verdadera razón por la que la recepción del dogma es problemático: una visión del 
mundo, donde -al interno de una filosofía de la emancipación- se intenta ver lo 
material y corporal sólo desde el punto de vista biológico, cayendo en dualismo 
antropológico hostil a la creación. Como consecuencia de esto se pierde la unidad 
del hombre, lo biológico y lo espiritual se separan y aparecen opuestos, y que 
además toca también la imagen de Dios y la relación del hombre con Él: el campo de 
acción de Dios se limitaría a una esfera meramente espiritual, viendo como 
imposible que Dios pueda actuar en la historia terrena . 

 

 
 
 
 
 

 

                                                      

 Cfr. JOSEPH RATZINGER, La figlia di Sion. La devozione a Maria nella chiesa., 57 

Veronese, Dio Padre 



Vemos como la espiritualidad mariana deriva y es a la vez piedra de toque de 
una visión correcta del creado y del Creador, y que los problemas en la formación 
del dogma llevan a solucionar puntos de vista erróneos sobre el campo espiritual y 
antropológico.  

 

«Se trata del problema de Dios: ¿Dios es, no se sabe dónde, una profundidad del 
ser que descoloca todo, no se sabe bien cómo, o es él el agente que tiene el poder, 
que conoce y ama su creación, le es presente, obra en ella, siempre, también hoy? Se 

trata de la alternativa: ¿Dios actúa o no actúa? ¿Puede él actuar verdaderamente? Si 

no puede, ¿es verdaderamente “Dios”? ¿Pero qué significa, propiamente, “Dios

”? La fe del Dios que ha permanecido realmente el creador de la nueva creación –
Creator Spiritus- es parte central del mensaje del Nuevo Testamento, es la 
verdadera fuerza que mueve. El mensaje del nacimiento gracias a la virgen María 
quiere testimoniar precisamente estos dos hechos: Dios actúa realmente, realiter, no 
solo interpretative, y: la tierra da su fruto precisamente porque él actúa. En el fondo, 
el natus ex Maria virgine es una proposición rigurosamente teo-logica: éste 
testimonia el Dios que no ha liquidado la creación. Aquí se fundamentan la 
esperanza, la libertad, la tranquilidad y la responsabilidad del cristiano» . 

 
 

                                                      

 Ibidem, 58 

Tiziano, Annunciazione 


